
Pod wspólnym
niebem

Anastazja Draszko
Olha Slawynśka
Iryna Mamchyts





Pod wspólnym niebem

Anastazja Draszko
Olha Slawynśka
Iryna Mamchyts





Pod wspólnym
niebem

Anastazja Draszko
Olha Slawynśka
Iryna Mamchyts

Gdańsk, listopad 2024 r.



Publikacja została sfinansowana z Funduszu Pomocy z tytułu wsparcia jednostek 
samorządu terytorialnego w realizacji dodatkowych zadań oświatowych 
związanych z kształceniem, wychowaniem i opieką nad dziećmi  
i uczniami będącymi obywatelami Ukrainy (art. 50 ust. 1 pkt 2 Ustawy  
z dnia 12 marca 2022 r. o pomocy obywatelom Ukrainy w związku z konfliktem 
zbrojnym na terytorium tego państwa (Dz.U. z 2022 r. poz. 583, z późn. zm.).

Redakcja merytoryczna: Sylwia Kilanowska-Męczykowska

Redakcja językowa i korekta: Alina Benn

Zdjęcie na okładce: Beata Kwaśniewska

Opracowanie graficzne, skład: Beata Kwaśniewska

Zdjęcia autorek i lalek motanek – Beata Kwaśniewska

Zdjęcia uczniów i uczennic – przekazane przez Młodzieżowe Centrum 

Naukowo-Techniczne „Lot” w Zaporożu

Zdjęcia komercyjne pochodzą z https://www.shutterstock.com,

https://www.istockphoto.com/pl

Druk: Drukomania

Gdańsk 2024 r.

Wydawca: Pomorskie Centrum Edukacji Nauczycieli w Gdańsku



Spis treści:

Wstęp ...................................................................................... 7 
Ewa Furche

Maslenica ...........................................................................  10
Anastazja Draszko

Dzień wyszywanki ...........................................................  18
Anastazja Draszko

Lalki motanki ...................................................................  33
Olha Slawynśka

Wianki .................................................................................. 40
Iryna Mamchyts

Tańce ludowe .................................................................... 61
Iryna Mamchyts





9

Drodzy Państwo,

w czerwcu 2022 roku w bazie hotelowej Pomorskiego Cen-
trum Edukacji Nauczycieli w Gdańsku zamieszkali na okres 
dwóch lat (wówczas wszyscy myśleliśmy, że na krócej!) 
nauczycielki i nauczyciele – uchodźcy wojenni z Ukrainy,  
po tym jak w lutym 2022 roku rozpoczęła się napaść 
zbrojna Rosji na Ukrainę. Nasza placówka zorganizowa-
ła dla nich także kilkusetgodzinny kurs języka polskiego 
z elementami wiedzy o polskim systemie oświaty oraz 
wspierała w miarę możliwości w sytuacjach dnia codzien-
nego.

Jestem pełna podziwu dla determinacji naszych Gości 
z Ukrainy: odnajdowania się i radzenie sobie w nowej 
sytuacji na obczyźnie. Akceptując zmianę, adaptując się 
do nowej rzeczywistości, czerpali z głęboko zakorzenionej 
w świadomości tradycji narodu ukraińskiego. Potrzebowali  
odwagi, ale i pokory, by sprostać temu wyzwaniu losu. 
Ksiądz J. Tischner powiedział, że „pokora ma w sobie coś 
z wolności, którą rodzi w człowieku prawda” – jaka jest 
prawda dla uchodźców z Ukrainy…? Viktor E. Frankl w książ-
ce Człowiek w poszukiwaniu sensu, pisząc o swoich wojen-
nych tragicznych doświadczeniach, ujął to w następujący 
sposób: „Zasadniczo zatem każdy człowiek jest w stanie – 
nawet w tak skrajnych okolicznościach – decydować o tym, 
kim się stanie, zarówno pod względem psychicznym, jak 
i duchowym”, zachowując ludzką godność. Prawda, god-
ność, wolność, odpowiedzialność – wartości, które budują 
człowieka. Jak się nie zatracić, kiedy stają one pod znakiem 
zapytania i niszczone jest ich jestestwo? 

Pobyt Gości z Ukrainy stworzył nam przestrzeń dla wza-
jemnego poznania się; pozwolił poczuć ukraińską kultu-
rę, ukraińskie zwyczaje i obyczaje i ich doświadczać. Jed-
ną z ważniejszych tradycji tego narodu jest kultywowanie  



10

haftów na ubraniach, których mnogość wzorów i ich zna-
czenie zależą od geograficznych oraz historycznych uwa-
runkowań. Do tej pory nie byłam świadoma estymy i dumy, 
z jakimi noszą swoje tradycyjne ubiory zdobione haftem.

Publikacja, którą oddajemy w Państwa ręce, opowiada pió-
rem trzech ukraińskich nauczycielek – zamieszkujących 
od początku czerwca 2022 roku do końca czerwca 2024 roku  
w naszym Centrum – o kulturze, zwyczajach i obyczajach 
Ukrainy. Wiele z prezentowanych zdjęć pokazuje ich oso-
biste stroje czy własnoręcznie zrobione motanki – lalki 
czuwające nad dobrostanem człowieka i domostw. Jestem 
przekonana, że publikacja wzbogaci zasoby szkoły wielo-
kulturowej, którą staje się polska, zatem także pomorska, 
szkoła. 

Z głębi serca dziękuję autorkom publikacji za przekazaną 
miłość do tradycji Ukrainy i oddanie nam w darze cząstki 
siebie, bo jak powiedział Adam Mickiewicz: „Co czuję, inni 
chcieliby daremnie (…)”.

Wrażliwość, uważność i otwartość na drugiego człowieka –  
w szczególności na tego, który mówi w obcym języku, in-
nym kodem językowym, pochodzącego z innego kręgu 
kulturowego – pozwalają go poznać i zrozumieć. Doświad-
czanie w ten sposób drugiej osoby daje ponadto szansę 
na spojrzenie na własne przeżycia z innej, często dotych-
czas niedostępnej, perspektywy. Budzi refleksję i umożli-
wia zdystansowanie się do własnych przekonań, stereo-
typów i poglądów. Wierzę, że takie spotkanie z drugim 
człowiekiem wzbogaca i weryfikuje nasze człowieczeństwo, 
a także stwarza okazję do stawania się lepszym i bardziej 
empatycznym.

Chciałabym, żeby ta publikacja była przyczynkiem do lep-
szego rozumienia się w wielokulturowości, z którą stykamy 
się każdego dnia. A także małym krokiem do budowania 
lepszego świata, którego wyznacznikiem będzie synergia 
wielokulturowości i relacje oparte na szacunku, życzliwości 
i współczuciu. 

Ewa Furche
dyrektor Pomorskiego Centrum 
Edukacji Nauczycieli w Gdańsku



11

   Już od ponad dwóch lat trwa pełnoskalowa woj-
na w Ukrainie. Setki tysięcy dzieci ukraińskich 
musiało zmienić miejsce nauki i przystosować 
się do nowych warunków. Największym wyzwa-
niem okazały się bariera językowa i różnice po-

między polskim a ukraińskim systemem edukacji.
Stopniowe opanowywanie języka polskiego, zapoznanie się 

z kulturą, historią i obyczajami sąsiadującego narodu to ele-
menty bardzo ważne – ale równie istotne jest zachowanie 
więzi młodych Ukraińców z ojczyzną: pozostanie „w starym” 
systemie edukacyjnym, nauka języka ojczystego oraz historii 
Ukrainy (by ci uczniowie mogli, gdy to będzie możliwe, wrócić 
do swojego kraju). Niestety, dzieci uczęszczające do polskich 
szkół nie mają takiej możliwości.

Aby młodzi Ukraińcy mogli się rozwijać i integrować z nową 
społecznością, warto wesprzeć ich w nauce języka polskie-
go, a także stworzyć programy nauczania uwzględniające m.in. 
ich kulturę i obyczaje. Włączenie szerszego zakresu tematów, 
które lepiej odpowiadają doświadczeniu dzieci ukraińskich, 
może zmniejszyć poziom ich stresu, a także poprawić wyni-
ki w nauce. Ważne jest, aby kultywowały one swoje tradycje 
i obyczaje: obchodziły różne święta i obrzędy ukraińskie oraz 
obcowały ze sztuką – dzięki temu będą czuły przynależność 
do swojego narodu.

Z kolei poznanie kultury ukraińskiej przez uczniów polskich 
może pomóc im zrozumieć rówieśników okupowanego kra-
ju, zwiększyć tolerancję wobec innych kultur, pogłębić wiedzę 
o historii, tradycjach, języku i sztuce Ukrainy oraz lepiej funk-
cjonować z ukraińskimi koleżankami i kolegami.

Podobnie jak wiele innych słowiańskich narodów – kultury 
polska i ukraińska mają dużo wspólnych cech, ale także i róż-
nic, które odzwierciedlają własną historię, język i obyczaje.



12

MASLENICA
Porównajmy – przykładowo – polski tłusty czwartek do 
ukraińskiej Maslenicy. Oba te zwyczaje łączy tradycyjny po-
częstunek: w Polsce – pączki, w Ukrainie – naleśniki, oraz 
czas – przed Wielkim Postem.

Co je różni? Maslenica zazwyczaj trwa tydzień i towarzy-
szą jej tradycyjne zabawy, piosenki i obrzędy, podczas gdy 
tłusty czwartek obchodzony jest jeden dzień. Maslenica 
ma głębsze korzenie historyczne, związane z pogańskimi 
obrzędami i chrześcijańskimi tradycjami, a tłusty czwartek 
może być postrzegany bardziej jako współczesne święto.

DLACZEGO TO JEST WAŻNE?
Poniżej szczegółowo opisuję to popularne święto ludowe 
i jego genezę – myślę, że te informacje mogą rozwinąć 
kompetencje międzykulturowe uczniów, poszerzyć ich ho-
ryzonty i pogłębić zrozumienie świata.

SKĄD TO SIĘ WZIĘŁO?
Pierwsze wzmianki o Maslenicy sięgają IV wieku naszej ery. 
Święto to było obchodzone nie tylko w okresie pogaństwa, 
lecz także po wprowadzeniu chrześcijaństwa przez księcia 
Włodzimierza I Wielkiego w 988 roku. Biorąc pod uwagę 
dużą popularność obchodów maslenicznych i ich znacze-
nie dla ludu, Cerkiew Prawosławna nie odrzuciła ludowych 
tradycji, lecz racjonalnie, z rozwagą je wykorzystała.

Maslenica wywodzi się od pogańskiego święta poże-
gnania zimy, które przetrwało po przyjęciu chrześcijaństwa. 
Trwa cały tydzień. To przede wszystkim czas obfitości je-
dzenia: rozkoszowania się nim, próbowania różnorodnych 
potraw i nieodmawiania sobie niczego. Głównym daniem 

Polska rzeczywistość jest 
na etapie transformacji kultu-
rowej. Zmiana zachodzi  
nie tylko w nowych mieszkań-
cach Polski, którzy uczą się 
języka i poznają realia nasze-
go kraju, lecz także w nas –  
społeczności przyjmującej. 
Dlatego warto w tym miejscu 
przywołać model DMIS  
(ang. Developmental Model 
of Intercultural Sensitivity) 
autorstwa Miltona Bennetta.  
Rozwój kompetencji mię-
dzykulturowych zaczyna się 
od fazy monokulturowej, 
w której obecność Innego jest 
wypierana i brakuje świa-
domości różnic kulturowych, 
a kończy fazą relatywizmu 
kulturowego – człowiek czuje 
się komfortowo w bardzo 
różnych kontekstach kultu-
rowych i potrafi uwzględniać 
różnice kulturowe w swoich 
zachowaniach.

Warto więc zadać sobie  
następujące pytania:  
W jakim miejscu jesteśmy 
jako społeczeństwo?  
Czy mamy świadomość,  
jak różnorodny jest świat?  
Co wiemy o wartościach, 
normach i ukrytych wzorach 
kulturowych zarówno wła-
snych, jak i przedstawicieli 
innych nacji mieszkających 
w Polsce? Czy mamy w sobie 
uważność na Innego i na sie-
bie, umiejętność dostrzegania 
uwarunkowań kulturowych 
i schematów zachowań?  
Czy jest w nas otwartość  
i ciekawość poznawcza? 

Spotkanie z inną kulturą 
to droga, która może przy-
nieść nam wiele pozytywnych 
emocji, ale także frustracji 
i poczucia niezrozumienia 
oraz pytań, na które nie ma 
gotowych i prostych odpo-
wiedzi. 

Sylwia Kilanowska-Męczykowska, 
nauczycielka-konsultantka  

ds. języka polskiego  
i pracy z uczniem  



13

w czasie Maslenicy są naleśniki, które przygotowuje się 
codziennie.

Maslenica jest również znana z zabaw ludowych: śpie-
wów, rozrywek na świeżym powietrzu, np. zjeżdżania 
ze wzgórz na sankach, budowy ołtarzyków maslenicowych, 
robienia ognisk itp.

Święto to jest podzielone na dwa okresy: Masleni-
cę Wąską (poniedziałek, wtorek, środa) i Maslenicę Sze-
roką (czwartek, piątek, sobota, niedziela). Przez pierw-
sze trzy dni można zajmować się pracami domowymi, 
ale od czwartku zostają one wstrzymane. Każdy dzień 
Maslenicy ma swoją nazwę i swoje przeznaczenie. W daw-
nych czasach przestrzegano wszystkich tradycji, ale obec-
nie o większości z nich zapomniano.

Poniedziałek – Spotkanie
W tym dniu budowano górki ze śniegu, by później z nich 
zjeżdżać. Wierzono, że im dalej potoczą się sanie i gło-
śniejszy będzie śmiech dobiegający znad śniegowego 
wzgórza, tym lepsze będą plony.

O zapisie nazwy Maslenica
Kwestia zapisu słowa Masleni-
ca nie jest prosta. Pierwotnie 
to nazwa święta pogańskiego 
wschodnich Słowian – a skoro 
tak, to właściwa jest wielka 
litera. W czasach chrześcijań-
skich maslenica stała się zwy-
czajem ludowym związanym 
z obchodami ostatniego tygo-
dnia przed Wielkim Postem, 
czyli odpowiednikiem np. 
polskich ostatków (zapustów) 
– a skoro tak, to właściwa jest 
mała litera. Później została 
zaanektowana przez Kościoły 
wschodnie i stała się oficjalnie 
świętem religijnym – a skoro 
tak, wracamy, to właściwa jest 
wielka litera.
Jak widać, możliwa jest zatem 
podwójna pisownia, w zależ-
ności od kontekstu.  
Ale ponieważ takie rozróżnie-
nie święto – zwyczaje jest  
tu jeszcze trudniejsze 
niż w wypadku typowych  
polskich andrzejek  
czy mikołajek, w razie wątpli-
wości zalecamy zapis wielką 
literą1.

1  Zob. https://dobryslownik.pl/
slownik-poprawnej-polszczy-
zny/5978/o-zapisie-nazwy-masleni-
ca/ [dostęp: 22.07.2024].



14

Oczywiście równie istotnym elementem były naleśniki – 
pamiętano, aby pierwszym poczęstować rodziców. 

Wtorek – Zabawa
W tym dniu urządzano zabawy i częstowano się naleśnika-
mi podczas zorganizowanych uroczystości.

Czas spędzano na zabawie: jeżdżono na łyżwach i san-
kach. Chłopcy tego dnia mieli większą śmiałość, by adoro-
wać dziewczęta.

Środa – Rozpieszczanie
Tego dnia wszystkie gospodynie w dużych ilościach przy-
gotowywały różnorodne smakołyki i dekorowały nimi stół. 
Oczywiście naleśniki były daniem głównym.

Czwartek – Szał
W tym dniu Maslenica rozpoczynała się w pełni – ludzie 
bawili się od rana do wieczora: tańczyli razem, tworząc 
koło, i śpiewali piosenki.

Piątek – Wieczór teściowej
W tym dniu duża liczba zwyczajów miała na celu przyspie-
szenie wesel i wspieranie młodych w znalezieniu odpo-
wiedniego partnera. 

Dodatkowo tym razem to zięciowie gościli wieczorem 
swoje teściowe i częstowali je naleśnikami.

Sobota – Spotkanie ze szwagrami
Młoda żona zapraszała do siebie siostry męża, obdarowy-
wała je prezentami i częstowała smakołykami. Oczywiście 
wraz ze szwagierkami przychodziła cała rodzina.

Niedziela – Niedziela przebaczenia
W tym dniu wszyscy chrześcijanie nie tylko zajadali się 
naleśnikami, lecz także prosili o wybaczenie, by rozpocząć 
post z czystym sumieniem.

Ludzie chodzili po domach, całowali się na powitanie 
i prosili o wybaczenie zarówno krewnych, jak i sąsiadów, 
a nawet całą wieś. Ten, kto wybaczył, mówił: „Bóg wybaczy”. 
W ten sposób oczyszczano przed Wielkim Postem swoje 
dusze ze wszystkich grzechów.

Najważniejszym wydarzeniem ostatniego dnia było po-
żegnanie maslenicy – kukły z siana i szmatek, której za-
kładano stare damskie ubranie. Jej atrybutem był naleśnik 
lub patelnia. Następnie uroczyście przeprowadzano ją po 



15

całej wiosce. Na obrzeżach wsi kukłę palono na stosie, to-
piono w wodzie lub rozrywano na kawałki i rozrzucano sia-
no po polach, aby zapewnić sobie przyszłoroczny urodzaj. 
W ten sposób żegnano zimę i witano długo wyczekiwaną 
wiosnę.

Dziś Maslenica to ulubione święto ukraińskie. Dzie-
ci w szkole obchodzą je, tańcząc, bawiąc się i jedząc 
m.in. naleśniki. Chętni uczniowie zbierają interesują-
cy materiał na temat tradycji i historii obchodów tego 
święta, a także ciekawostek – i prezentują zebrane in-
formację przed klasą. Absorbującą i smaczną częścią 
obchodów Maslenicy w szkole jest oczywiście przygo-
towywanie naleśników. Sposób ich sporządzania zale-
ży od chęci i dostępnego wyposażenia w klasach. Dzie-
ci mogą je usmażyć w domu z rodzicami i przynieść  



16

do szkoły albo przygotować 
bezpośrednio w klasie (je-
śli warunki na to pozwa-
lają). Oczywiście to drugie 
rozwiązanie sprawia dużo 
więcej frajdy – aby proces 
był jeszcze bardziej ekscy-
tujący, uczniów można po-
dzielić na drużyny.



17

Lalka motanka – masnica

Tradycją jest także, by od jednej Maslenicy do drugiej 
zachować w rodzinie domową lalkę motankę – masnicę. 
Symbolizuje ona bowiem wszelkie dobrodziejstwa zwią-
zane z nadejściem wiosny i ciepła: dostatek, płodność, 
zdrowie, a jednocześnie ochronę domu i ludzi w nim 
mieszkających. Taką lalkę tworzy się w czasie Maslenicy 
i przechowuje przez cały rok, aby w przeddzień kolejnego 
tego święta spalić ją lub wrzucić do rzeki i następnie stwo-
rzyć nową motankę.

Dla takiego amuletu zawsze wybiera się najlepsze miej-
sce w domu: przed drzwiami wejściowymi lub na półce, 
aby lalka mogła skutecznie pełnić swoje funkcje.

Samodzielne tworzenie tego rodzaju talizmanów za-
wsze wzbudza zainteresowanie uczniów.

Reguły tworzenia masnicy
Aby domowy amulet był obdarzony właściwą magiczną siłą 
i mógł skutecznie chronić domowników, podczas jego two-
rzenia należy przestrzegać prostych zasad:
1.	 Jak każda magiczna lalka motanka, masnica jest two-

rzona bez użycia ostrych i tnących narzędzi. Taka prak-
tyka pozwala na napełnienie jej twórczą energią, a nie 
niszczycielską siłą. 

2.	 Tradycyjna lalka mierzy 20–25 cm, ale można też wybrać 
swój własny rozmiar.

3.	 Wskazane jest, aby używać tkanin w jasnych kolorach, 
wtedy masnica będzie jaskrawa i efektowna.

4.	 Materiał na suknię obrzędową wybieramy z motywami 
kwiatowymi lub wiejskimi – to przyciąga wiosnę.

Aby zrobić masnicę, potrzebne są:
•	 tkaniny: jasna na głowę, z kwiatowym wzorem – na spód-

niczkę, a na klatkę piersiową, ręce, chustkę i fartuch – 
materiał taki sam jak na spódniczkę lub inny; 

•	 wstążka na pas oraz nici i wata;
•	 kawałek żółtego (pomarańczowego) materiału na na-

leśnik – średnica kółka będzie zależała od odległości 
między rękoma;

•	 kijek w kształcie procy – wielkości dłoni.



18

Masnica – krok po kroku 

1.	 Z białego/jasnego materiału formujemy głowę oraz 
piersi (do środka wkładamy watę). 

2.	 Kijek w kształcie procy najpierw owijamy białymi/ja-
snymi kawałkami materiału, a następnie na końce 
drewnianego patyka spiralnie nakładamy kolorowe 
kawałki, które będą tworzyć ręce.

3.	 Na patyk nakładamy głowę. 
4.	 Umieszczamy klatkę piersiową i lalkę obwiązujemy ni-

cią w pasie.
5.	 Zakładamy wzorzystą spódnicę oraz chustkę i przy-

ozdabiamy fartuchem.
6.	 Z żółtej tkaniny wycinamy koło i przyszywamy je do rąk.

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?
Bez zabaw i konkursów Maslenica nie byłaby tak wyczeki-
wanym świętem. Niżej przedstawiam przykładowe konkur-
sy dla uczniów. Zabawy te można przeprowadzić w ciągu 
jednego dnia (tu zostały rozpisane wg dni tygodnia, ponie-
waż odnoszą się do tradycyjnych zabaw maslenicowych –  
patrz s. 11–13).

Poniedziałek:
Konkurs „Huśtawki”
Dziecko trzyma mały koszyk i wprawia go w ruch podobny 
do bujającej się huśtawki. Każdy uczestnik otrzymuje małe 
piłeczki i wrzuca je do poruszającego się koszyczka. Uczeń, 
który zdobędzie najwięcej punktów, otrzymuje nagrodę.

Wtorek:
Konkurs „Poczta”
Grę zaczyna prowadzący (nauczyciel lub uczeń) i inicjuje 
dialog:
– Dzyń, dzyń, dzyń!
– Kto tam, skąd? – odpowiadają uczniowie.
– Z miasta (np. Gdańska) – informuje prowadzący.
– A co robi się w tym mieście? – dopytują uczniowie.
Prowadzący może powiedzieć, że w mieście ludzie tańczą, 
śpiewają, skaczą itp., a uczestnicy naśladują te czynno-
ści. Ten, kto się nie stara, otrzymuje „mandat”. Zabawa się 
kończy, gdy prowadzący zdobędzie pięć „pouczeń”. Gracze, 
którzy otrzymali „mandaty”, muszą je wykupić – powa-
dzący wymyśla więc interesujące zadania: dzieci czytają 



19

wiersze, opowiadają zabawne historie, rozwiązują zagadki, 
imitują zachowania różnych zwierząt itp. Następnie wybie-
rany jest nowy prowadzący i zabawa się powtarza.

Środa:
Konkurs „Zdobądź nagrodę”
Na długim sznurku przeciągniętym przez całą salę wiszą 
przekąski: cukierki, ciastka, gofry itp. (wszystkie smakoły-
ki, które można przymocować). Uczestnicy mają zawiązane 
oczy i muszą zdobyć nagrodę, nie korzystając przy tym z rąk.

Czwartek:
Konkurs „Bitwa na worki”
W zabawie biorą udział chłopcy i dziewczęta; ich zadaniem 
jest jak najdłużej utrzymać równowagę na wąskiej ławie 
podczas walki z przeciwnikiem na worki. Zwycięża najbar-
dziej wytrwały uczestnik.

Piątek:
Konkurs „Naleśniki teściowej”
Uczestniczyć w nim mogą wszyscy chętni. Wygrywa ten, 
kto zje jak najwięcej naleśników w ciągu minuty.

Sobota:
Konkurs „Dobra gospodyni”
W tym konkursie dziewczęta i chłopcy muszą w ciągu 
dwóch minut obrać ziemniaki, przyszyć guzik i ubrać lalkę.

Niedziela:
W tym dniu dzieci proszą o wybaczenie bliskich, a następ-
nie tańczą, żegnając radosną Maslenicę. 



20

DZIEŃ WYSZYWANKI
Narodowy strój jest ważnym symbolem kulturowej tożsa-
mości i dziedzictwa każdego kraju. Odzwierciedla on uni-
kalność i tradycje narodu, jego historię, wiarę i wartości. 
Oto kilka kluczowych aspektów narodowego stroju:
1.	 Dziedzictwo kulturowe: Narodowy strój jest częścią 

dziedzictwa kulturowego każdego kraju. Przekazuje on 
unikalne tradycje, zwyczaje i sposób życia pokoleń.

2.	 Symbolika: W narodowym stroju używa się symboli,  
które mają głębokie znaczenie i przyczyniają się do kształ-
towania tożsamości narodowej. Mogą one odzwiercie-
dlać historię, naturę, przekonania religijne i inne 
aspekty kultury.

3.	 Identyfikacja i zwiększenie samooceny: Narodowy strój 
pomaga ludziom poczuć się częścią swojej kultury 
i wspierać oraz zachować dziedzictwo kulturowe. Może 
także wzmacniać poczucie dumy z własnego narodu 
i korzeni.

4.	 Turystyka i wymiana kulturalna: Narodowy strój jest 
ważnym elementem turystyki kulturowej i wymiany 
kulturalnej. Przyciąga uwagę obcokrajowców i przyczy-
nia się do wzajemnego zrozumienia między narodami.

DLACZEGO TO JEST WAŻNE?
Porównanie ludowych ubiorów ukraińskich i polskich 
może być dla uczniów obu tych krajów inspirujące. Przede 
wszystkim sprzyja wymianie kulturowej i budowaniu po-
rozumienia między narodami. Pomaga odnaleźć wspólne 
kulturowe i historyczne powiązania, a także poszerzyć wie-
dzę na temat tradycji oraz kultury nie tylko swojego kraju, 
lecz także tego sąsiadującego.

Ponadto zestawianie narodowych strojów może przy-
czynić się do rozwoju międzykulturowej tolerancji i sza-
cunku dla różnorodności. Poznanie, w jaki sposób ele-
menty narodowego stroju odzwierciedlają historię, wiarę, 
tradycje i wartości kulturowe danego kraju, sprzyja kształ-
towaniu u uczniów szerszej perspektywy i szacunku dla in-
nych kultur.

Ważną rolę w narodowym stroju Ukrainy odgrywa ha-
ftowany ubiór zwany wyszywanką. Ma on swoją wielowie-
kową historię, więc przyjrzyjmy się mu bliżej. 

Polska i ukraińska kultura 
ludowa mają wiele 
podobieństw. Okazją 
do przeprowadzenia ciekawych 
projektów międzykulturowych 
mogą być Europejskie Dni 
Dziedzictwa obchodzone  
już od 30 lat jesienią każdego 
roku (szczegóły:  
https://edd.nid.pl/). 

Warto zainspirować się dzia-
łalnością Anny Flis, nauczyciel-
ki plastyki w Szkole Podstawo-
wej w Kowalach oraz rzeźbiarki 
i niestrudzonej promotorki 
dziedzictwa kulturowego 
naszego regionu. Anna Flis – 
członkini naszej sieci edukacji 
artystycznej – zaproponowała 
swoim uczniom wspaniałą 
lekcję z haftem w roli głównej. 
Towarzyszyła jej wystawa ob-
razująca proces powstawania 
tkanin i prezentująca bogac-
two wzornictwa. Za pomocą 
kalki uczniowie przenosili 
na materiał wzory i haftowali… 
farbami. Zdjęcie (zabacz tu: 
https://tiny.pl/d2fw3) z mapą 
haftów pokazuje, jak duże jest 
podobieństwo haftów regionu 
południowo-wschodniej Polski 
do ukraińskiej wyszywanki.

Sylwia Kilanowska-Męczykowska, 
nauczycielka-konsultantka  
ds. języka polskiego i pracy 

z uczniem z doświadczeniem 
migracji



21

SKĄD TO SIĘ WZIĘŁO?

Od pradawnych czasów wyszywanka była dla Ukraińców 
nie tylko ubraniem. Każda ukraińska babcia, matka czy 
gospodyni wkładała w koszulę ukryte znaczenie podczas 
zarówno haftowania, jak i tkania. Oznacza to, że koszulę 
od początku do końca tworzyła przeważnie ta sama mi-
strzyni. Ubranie stało się amuletem chroniącym Ukraiń-
ców przed wszelkim złem.

Ukraińcy wierzą, że obdarzona ogromną siłą wyszywan-
ka potrafi czynić cuda. Wykorzystanie specjalnych znaków 
i przestrzeganie rytuałów sprawiają, że gotowa odzież 
staje się nośnikiem potencjalnej energii, która uwalnia 
się podczas określonych okoliczności. Przykładowo czary 
ślubnych koszul zaczynają działać w chwili ślubu i chronią 
parę, dopóki te ubrania się nie zużyją (dlatego dba się 
o nie i nosi tylko od święta).

Naukowcy twierdzą, że w narodowym stroju ludzie 
zawsze kodują „szczęście i los, życie i wolność” – jak 
to opisano w obrzędowych ludowych pieśniach. Od wielu 
wieków wyszywanka niesie w sobie duchowe bogactwo, 
mądrość, tradycję i więź wielu pokoleń.

Historyczne fakty dotyczące haftu 
na wyszywankach

Historia wyszywanki sięga głęboko. Zgodnie z dokumenta-
mi historycznymi i wykopaliskami archeologicznymi ozda-
bianie odzieży haftem było szeroko rozpowszechnione już 
w okresie przedchrześcijańskim – według relacji Herodota 
starożytni Scytowie nosili wyszywane ubrania.

Ukraińska symbolika narodowa ukształtowała się pod 
wpływem innych narodów, wchłaniając artystyczne ele-
menty ich kultur, ale z zachowaniem swojej oryginalności.

Najstarszą wyszywankę znaleziono w obwodzie mikoła-
jowskim. Fragment purpury wyszyty złotem to część kobie-
cego uzbrojenia sarmackiego i jest datowany na pierwsze 
tysiąclecie naszej ery.

W 1909 roku we wsi Martyniwka w obwodzie czerni-
howskim odkryto skarbiec, a w nim przedmioty datowa-
ne na VI wiek. Wśród nich były dwie statuetki mężczyzn 
ubranych w długie szerokie koszule z haftem na wysokości 
piersi, niby tańczących hopaka. Zgodnie z legendą to ob-
razy dawnych Słowian (Roksolan, Jazygów, Aorsów), którzy 
zakładali wyszywanki, golili głowy i nosili wąsy.

Legenda o wyszywance
Dawno, dawno temu ludzie za-
częli umierać na chorobę, której 
nikt nie znał. Uciekli więc ze wsi 
do lasów, ale ona i tam ich 
znalazła. Nie oszczędzała ani 
starych, ani małych. Ludzie byli 
w rozpaczy. Co robić? Jak  
się ocalić i uratować dzieci 
przed zarazą? Nikt nie znał 
odpowiedzi na te pytania.

Aż wreszcie znikąd pojawiła się 
starsza kobieta i powiedziała: 
Weźcie białe świąteczne koszule 
i malutkimi krzyżykami szyj-
cie na nich zioła, które rosną 
na naszej matce–ziemi i dają 
nam zdrowie: mak, kalina, 
malwa, rumianek, chaber i bar-
winek. I szyjcie dookoła – na rę-
kawach, na piersiach, kołnierzu. 
Noście je codziennie, a bę-
dziecie zdrowi – bo ta ziemia, 
piękno i szczęście od kwiatów 
przekażą wam zdrowie i siłę.

Posłuchano starszej kobiety 
i od tego czasu choroba ode-
szła za lasy i za morza i nikt 
więcej o niej nie słyszał. Do dziś 
ludzie pamiętają słowa wieszcz-
ki i chodzą w wyszywankach.



22

Wyszywanki tworzyły prawdziwe mistrzynie, dbające, by 
każda z koszul była niepowtarzalna. Jednakże wszystkie 
wyszywanki mają wspólne cechy – używane do ich ozda-
biania ornamenty dzielą się na:
•	 ornamenty geometryczne (linie, romby, trójkąty, krzyże 

i inne figury);
•	 ornamenty roślinne (kwiaty, liście, gałązki, drzewa);
•	 ornamenty zwierzęce (obrazy różnych zwierząt, ptaków, 

ryb lub ich poszczególnych elementów: oczu, rogów, pa-
zurów).
Taka różnorodność nie pojawiała się przypadkowo, po-

nieważ, jak wiemy, wzory na ubraniach pełnią funkcję nie 
tylko dekoracyjną, lecz także mistyczną. Do każdej koszuli 
dobierano określony wzór mający swoje sakralne znaczenie.

Znaczenie symboliki ukraińskiego haftu
Ukraińscy przodkowie oddawali cześć żywiołom natury. 
Najbardziej powszechnymi elementami wyszywanki są 
symbole reprezentujące słońce i wodę. Słońce jest przed-
stawiane w formie ośmioramiennej gwiazdy lub swastyki, 
a woda – falistych linii. Te emblematy służyły jako ochrona 
przed złymi siłami.

Kolejnym powszechnym symbolem jest romb z krop-
ką w centrum oznaczający płodność. Ubranie z motywem 
rombów nosili małżonkowie pragnący zostać rodzicami.

Na koszulach często zauważymy także kalinę. Uznawa-
na jest za uosobienie ogniowej trójcy – słońca, księżyca 
i gwiazd. Czerwony kolor kaliny symbolizuje krew narodu 
oraz nieśmiertelność rodu. Na męskich wyszywankach 
można zobaczyć również wizerunki dębu – symbolizującego 
męską siłę, energię do życia i rozwój. Żony często wyszy-
wały na koszulach mężów wzory z liśćmi i żołędziami dębu.

Symbolem szczęśliwego życia rodzinnego jest winorośl. 
Kiście winogron były przedstawiane nie tylko na ubraniach, 
lecz także na ręcznikach i obrusach. Barwinek, który czę-
sto można zobaczyć na wyszywankach, symbolizuje zaś 
młodość, celowość, rozwój. Chmiel ma podobne znacze-
nie. Koszulki z motywem barwinka i chmielu zazwyczaj były 
wykonane dla chłopców i dziewcząt.

Czerwony mak na wyszywance uznawano za amulet ro-
dzinny, który chronił przed złem. Jeśli byli w niej polegli 
wojownicy, kobiety z tej rodziny przedstawiały na swojej 
odzieży maki ku ich pamięci. Pojawiała się także róża, która 
uosabiała miłość i miłosierdzie, a także słoneczniki – sym-
bolizujące życie, energię, szczęście.



23

Znaczenie koloru ukraińskiej wyszywanki 

Ważne są nie tylko wzory, ale także ich kolor:
•	 czerwony – słońce, szczęście, ochrona, miłość i pasja;
•	 zielony – procesy narodzin i wzrostu;
•	 żółty – energia słoneczna, życie, radość, bogactwo  

i rozkwit;
•	 niebieski – energia, spokój, kolor wody i nieba;
•	 biały – czystość, świętość, niewinność (białe koszule 

nosiły kobiety niezamężne);
•	 czarny – ból i cierpienie, negatywna energia, energia 

śmierci (czarne wyszywanki tradycyjnie przeznaczone 
są dla zmarłych).
W Ukrainie istnieje około 200 różnych technik haftu 

i jest ponad 100 mistrzyń tej sztuki. Każdy region ma nie 
tylko swoją technikę haftu, lecz także ornament, tradycyj-
ne kolory i detale.

Haft borszczowski jest jednym z najbardziej oryginal-
nych. Koszule są bogato wyszywane czarnymi nitkami. 
Na tych pięknych borszczowskich ubraniach uwieczniono 
fragmenty kultury trypolisu.

Z kolei jednym z najtrudniejszych rodzajów haftu jest 
haft z Połtawy – biały na białym. Inspirowany był naturą: 
dawniej kobiety haftowały głównie zimą, kiedy nie było 
pracy na roli.



24

Dzień Wyszywanki dziś

Co roku w trzeci czwartek maja w Ukrainie obchodzi się 
Dzień Wyszywanki – święto, które ma na celu zachowa-
nie tradycji ukraińskiego stroju narodowego. Wyszywan-
ka dla Ukraińców jest prawdziwym narodowym skarbem, 
który symbolizuje piękno, siłę, szczęśliwe życie i rodzinne 
wspomnienia. Pomimo swojej długiej historii wyszywanka 
nadal jest modna i uznawana za bardzo stylową.

Dołączenie do obchodów Dnia Wyszywanki jest pro-
ste – wystarczy przyjść do pracy lub szkoły w haftowanej  
koszuli. Nie organizuje się specjalnych wydarzeń z tej 
okazji. Co roku zaś w Ukrainie odbywa się flashmob po-
legający na tym, że ludzie ubierają się w narodowy strój, 
fotografują się i udostępniają zdjęcia w mediach spo-
łecznościowych. W tym dniu tradycyjnie organizowane 
są konkursy na najlepszą wyszywankę lub najciekawsze 
zdjęcie w niej.

 



25

Światowy Dzień Wyszywanki zainicjowała studentka 
Uniwersytetu imienia Jurija Fedkowycza w Czerniowcach – 
Lesia Woroniuk. Dziewczyna zauważyła, że wielu studentów 
od czasu do czasu przychodzi na uczelnię w haftowanych 
koszulach. Zaproponowała więc, aby koledzy i koleżanki 
z jej grupy w konkretny dzień przyszli na zajęcia tak wła-
śnie ubrani. Podczas pierwszego wydarzenia, które od-
było się w 2006 roku, wzięło udział tylko kilkudziesięciu 
studentów. W kolejnych latach liczba uczestników rosła, 
a inicjatywa ta została poparta przez wykładowców uczelni 
wyższych, nauczycieli i studentów z innych miast.

Diaspora ukraińska rozpowszechniła to święto na całym 
świecie; teraz Dzień Wyszywanki nabrał międzynarodowe-
go znaczenia – tradycyjny strój ukraiński noszą ludzie z 70 
krajów na całym świecie.



26

Wyszywanka – symbol współczesnej 
kultury ukraińskiej

Ukraińcy lubią ustanawiać narodowe rekordy związane 
z wyszywankami. Przykładowo w 2012 roku, w Dzień Nie-
podległości, w Narodowym Rejestrze Rekordów Ukrainy 
odnotowano w Równem nowy rekord: największą liczbę 
osób w wyszywankach – 6570 osób.

W 2011 roku zakład krawiecki wykonał ogromną wyszywan-
kę o wymiarach 4 m na 10 m. Została ona użyta do ozdo-
bienia głównego budynku Czerniowieckiego Uniwersytetu 
Narodowego imienia Jurija Fedkowycza.

Najdroższą wyszywanką stała się koszula, którą zaprezen-
towano na Targach Soroczyńskich w 2013 roku. Ważyła 4 kg, 
a jej wartość przekroczyła 10 000 hrywien.

Pierwszym Ukraińcem, który połączył ukraińską naro-
dową wyszywankę z codziennym ubraniem – nosił ją pod 
marynarką, był Iwan Franko. W ten sposób pisarz starał 
się zachować wyszywankę dla przyszłych pokoleń. I tak 
właśnie przedstawiono go na banknocie o nominale  
20 hrywien.



27

Ukraińska narodowa koszula stała się popularna na ca-
łym świecie. Nawet pojawiła się w kolekcjach światowych 
marek odzieżowych: Dior, Gucci, Valentino i Dolce&Gab-
bana. Ukraińska wyszywanka podbiła serca światowych 
celebrytów: Madonny, Demi Moore, Dity von Teese, Claudii 
Schiffner i innych.

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?
By uczniowie zapamiętali jak najwięcej faktów dotyczących 
historii narodowego stroju, można zaproponować im pracę 
w formie projektu badawczego. Niech zbiorą jak najwięcej 
informacji na ten temat, a następnie zaprezentują je przed 
klasą.

Dzieci mogą spróbować odpowiedzieć na poniższe py-
tania:
•	 Jakie są charakterystyczne cechy narodowego stroju 

w Ukrainie?
•	 Jakie są charakterystyczne cechy narodowego stroju 

w Polsce?
•	 Czy gdzieś na świecie istnieje muzeum narodowego 

stroju? Czy są takie w Polsce lub w Ukrainie?
•	 Jak odnoszą się do tradycyjnego stroju przedstawiciele 

diaspory?
•	 Które narody mają podobny tradycyjny strój, czym on 

się różni?
Nad projektem można pracować zarówno samodzielnie, 

jak i w grupie. Można połączyć uczniów w grupy 5–6-oso-
bowe (w takim przypadku każdy uczeń będzie pracował 
nad jednym pytaniem, a następnie dzieci połączą zebrane 
informacje i zaprezentują je przed klasą).

Uczniowie mogą również stworzyć zestawienie inte-
resujących i nietypowych faktów o stroju narodowym.  



28

Oczywiście będą musieli przeszukać internet, zajrzeć do bi-
blioteki szkolnej itp. Ważne, aby dzieci zebrały najbardziej 
interesujące według nich fakty, a następnie w grupach 
stworzyły barwne broszury lub prezentacje poświęcone 
tradycyjnemu strojowi. Można nawet zorganizować głoso-
wanie na najciekawszy i nieoczywisty fakt.

Flashmob
Flashmob to teraz bardzo popularne zjawisko. Dlatego 
warto zorganizować je nie tylko w klasie, lecz także w całej 
szkole – uczniowie przychodzą do szkoły w narodowym 
stroju. Można ich także zachęcić do udziału w improwizo-
wanym pokazie mody.

Aby urozmaicić zabawę, warto ogłosić konkurs na naj-
lepsze zdjęcie w ludowym ubraniu. Dzieci mogą umiesz-
czać fotografie na stronie szkoły lub w mediach społecz-
nościowych. Zwycięzców wybiera się zarówno poprzez 
ogólne głosowanie, jak i z pomocą jury.

Papierowe wyszywanki – jak je zrobić

Kartkę A4 składamy dwa razy na pół.

1.	 Rysujemy dwie linie – w ten sposób tworzymy 
rękaw i dekolt. 

2.	 Tniemy nożyczkami wzdłuż narysowanych linii 
i rozkładamy kartkę.

3.	 Jeszcze raz rozkładamy kartkę (do formatu A4) 
i ją dekorujemy.

4.	 Składamy wyszywankę na pół i mamy gotową 
koszulę, ozdobioną z dwóch stron.

1

2



29

Tworzenie ornamentu w narodowym 
stroju
Można zachęcić uczniów, by stworzyli własny ornament 
na wcześniej przygotowanych szablonach koszulek (sko-
rzystaj z tych zamieszczonych na s. 29–31). Dzieci mogą 
samodzielnie zdecydować, dla kogo tworzą prace i jakie 
symbole włączą do swojego ornamentu. 

3

4



30

3 – kolor czerwony
7 – kolor zielony
9 – kolor żółty

Anastasija Draszko
Jestem absolwentką 
Uniwersytetu 
Pedagogicznego 
na Wydziale Filologii 
Ukraińskiej. Pracowałam 
jako nauczycielka języka 
i literatury ukraińskiej 
(w szkole podstawowej 
w Krzywym Rogu), dlatego  
kultura ukraińska i zwyczaje 
zajmują bardzo ważne 
miejsce w moim życiu. 
Moi synowie uczą się 
teraz w polskiej szkole. 
Dla mnie – podobnie jak 
dla wielu innych rodziców 
z Ukrainy – niezwykle 
ważne jest, aby dzieci 
mogły zintegrować się 
z nową społecznością, 
ale jednocześnie nie 
zapomniały o swoim języku, 
swojej kulturze i swoich 
tradycjach.

7 7 3
7 7 3 3

7 77 3 3 3
7
7

9
3

33 33
33 33 3

7
7 33

3
33

7 7
77

33 3 7
7
7

7
7

7 7
9

3 33 3 33
3 3 33

3 3
7 7 3

7 7 3 3
7 7 7 3 3 3
7
7

9
3 33 3 33

77 3 3 3 3
7 33

Praktyczne zajęcia „Tworzymy zakładkę”

Zachęcamy dzieci, by stworzyły zakładki do książki z wzo-
rem haftu. W tym celu rozdajemy szablony, które należy 
pokolorować wg instrukcji, a następnie przykleić do tek-
tury (by zakładka była sztywna).





31



Wianek 2





33







35

LALKI MOTANKI
W rodzinie ukraińskiej od zawsze jednym ze 

świętych amuletów była ludowa lalka 
motanka – symbol kobiecej mądrości, 

fragment ukraińskiej kultury ludowej, 
element historyczny, przykład auten-
tycznej sztuki ukraińskiej. Można ją 
było więc zobaczyć w każdym wiej-
skim domu.

SKĄD TO SIĘ WZIĘŁO?
Tradycja motanki prawdopodobnie wy-
wodzi się z czasów kultu prasłowiań-
skiej Bogini Matki — to jej mogły być 
poświęcone pierwsze lalki. Etno-
grafowie zainteresowali się lalka-
mi ukraińskimi na przełomie XIX 
i XX wieku. Znana jest niewielka 
kolekcja lalek Mychajła Hruszew-
skiego, zebrana w XX wieku w Su-
botowie, w obwodzie czerkaskim. 

Z kolei lalki z obwodu potławskie-
go zostały zgromadzone na początku 

XX wieku.

DLACZEGO TO JEST WAŻNE?
Ukraińska lalka ludowa to ucieleśnienie dobroci i delikat-
ności. Jest talizmanem ludzkiej duszy i przeznaczenia, du-
chowym połączeniem między przodkami. To święty symbol 
Wielkiej Matki, która stworzyła wszystko i chroni dusze zro-
dzone przez nią aż do chwili obecnej.



36

Takie lalki pełniły różne funkcje, m.in.: strzegły miesz-
kań, potomstwa, dobrego snu, zapewniały dobrobyt, 
a dzieci chętnie się nimi bawiły. 

Sekret ich tworzenia przekazywany były w rodzinie 
z matki na córkę. Wcześniej wykonywało się je z siana, 
słomy, drewna, ziół, suchych liści, nasion oraz zbóż.

Dawniej każda dziewczyna musiała samodzielnie zrobić 
taki amulet, dlatego umiejętność motania lalki była tak 
samo ważna jak haftowanie ręcznika ślubnego.

Funkcje motanek
Rozróżniamy motanki rytualne, pełniące funkcję talizmanów, 
a także lalki motane dla rozrywki – przeznaczone do zabawy.

Lalki rytualne tworzono w określone święta lub z uwzględ-
nieniem faz księżyca: motanka robiona podczas pełni księ-
życa miała chronić, w fazie cofania – dbać, by domownikom 
dobrze się wiodło i nie chorowali, w fazie wzrostu księżyca 
– zabezpieczać finansowo. 

Motanki tworzone jako amulety dbały o zdrowie, popra-
wiały samopoczucie, pomagały utrzymać ciążę, zdobyć bo-
gactwo, żyć w harmonii, osiągać sukces i szczęście. Do lalek 
wkładano też lecznicze zioła, a czasami monety.

Te, które pełniły funkcję zabawek, nie tylko umilały czas, 
lecz także pomagały rozwijać dziecięcą motorykę oraz oswa-
jać dziewczęta z macierzyństwem.

Lalki nosiły ogólne nazwy. Nie nadawano im imion, po-
nieważ wierzono, że może to zaniepokoić dusze zmarłych 
krewnych lub przywołać złe duchy.

Motanki do dziś się nie szyje – wykonuje się ją wyłącznie 
przez nawijanie nici i wstążek, gdyż jest symbolem ludzkiego 
losu, a jego nie da się przekłuć i przeciąć. W związku z tym 
wszystkie elementy ubioru są rozrywane (nie używa się no-
życzek), nawijane (proces ten odbywa się wyłącznie zgodnie 
z ruchem wskazówek zegara) oraz wiązane; owija się je nićmi, 
czyli mota – stąd też jej nazwa. Można ewentualnie przed 
zrobieniem lalki naszyć np. na rękawy i na sukienkę ozdobny, 
haftowany materiał – nie można tego jednak robić na lalce.

Co ciekawe, dawniej w piątek i niedzielę nie wolno było 
motać, gdyż te dni należały do bogini kobiecej pracowitości 
i robótek ręcznych.

Motanka nie ma twarzy. Uważano bowiem, że laleczka 
mająca oczy lub usta zyska własną tożsamość i będzie sku-
piona na swoich pragnieniach, a nawet wchłonie duszę wła-
ściciela. Motanka bez twarzy niesie w sobie ciepło ludzkich 
rąk, miłość i troskę, z jaką została stworzona. 



37

Lalka pełniąca funkcję opiekuna zamiast twarzy powinna 
mieć krzyż – święty krzyż oznaczający ochronę. Innymi słowy: 
znak słońca, który był uważany za centrum wszechświata 
i źródło życia – dlatego krzyż na twarzy symbolizuje samą 
osobę: jej życie, harmonię duchową i fizyczną. Tworzy się go 
z szeregu jasnych nitek lub wstążek. Poziome nici reprezen-
tują świat fizyczny, kobiecy, pionowe zaś – duchowy, męski. 
Ważne, aby podczas formowania krzyża użyć również czer-
wonej nici i powtarzać ten ruch 12 razy (ochrona przez 12 
miesięcy); czerwonej nici nie może jednak być widać.

Symbolika kolorów używanych  
do motania lalki
Każda barwa ma swoje znaczenie:
•	 czerwona – miłość, ochrona przed chorobami i złymi 

duchami;
•	 pomarańczowa – chwała, wielkość i godność;
•	 żółta – ciepło, reprezentuje światło słoneczne;
•	 zielona – młodość, nadzieja na harmonię, spokój  

i cisza, odrodzenie, zdrowie, młodości, reprezentuje 
matkę naturę;

•	 błękitna i lazur – ciągły ruch leczniczej wody;
•	 brązowa – kojarzona z matką ziemią i płodnością;
•	 biała – boskie niebo, czystość i harmonia.

Rodzaje motanek i ich zadania
Możemy się spotkać z różnymi rodzajami motanek, jedne 
z najpopularniejszych to:
•	 Ziarnuszka – chroni domostwo;
•	 Karmicielka – wpływa na powodzenie, przynosi obfitość;
•	 Podróżniczka – chroni w podróży, dba o bezpieczny po-

wrót;
•	 Gospodyni – opiekuje się gospodarstwem;
•	 Rodzicielka – opiekuje się całą rodziną;
•	 Otulaczka – chroni noworodki, umieszcza się ją w łó-

żeczku;
•	 Żadanica – spełnia konkretne życzenia;
•	 Zielarka – uzdrawia;
•	 Lulanka – opiekuje się w czasie snu, przyciąga prorocze 

sny;
•	 Przekupka – dba o interesy;
•	 Tryzenka – wykonywana dla zmarłego, chroni  

po śmierci.



38

Współcześnie motanka straciła, niestety, to głębokie, 
magiczne i sakralne znaczenie. Obecnie najczęściej jest 
kolorowym elementem wnętrza, popularną pamiątką.

Jednak podczas masowej inwazji wojsk rosyjskich 
na Ukrainę motanka stała się integralną, duchową częścią 
ochrony żołnierzy. Ta patriotyczna lalka pomaga zbierać 
fundusze na Siły Zbrojne Ukrainy oraz wspomaganie prze-
siedleńców, a także podbija serca ludzi z innych państw 
kierujących swój wzrok na Ukrainę. Otacza także ochroną 
żołnierzy jej broniących.

Według wierzeń ludowych gdy motamy lalkę, przekazu-
jemy w niej kawałek naszej duszy, nasze pragnienia. Kiedy 
więc przemieniamy swoją energię w dobre, czyste myśli – 
lalka staje się talizmanem. A w czasie wojny osoba motają-
ca wlewa w nią wiarę w zwycięstwo i w to, że chronionemu 
człowiekowi nic się nie stanie. 

Lalka motanka stała się więc jednym z symboli tej woj-
ny. Wiele takich amuletów jest wytwarzanych w Ukrainie 
przez dzieci w różnym wieku i wysyłanych na linię frontu, 
do żołnierzy. Obrońcy używają ich jako talizmanu i zawsze 
trzymają blisko serca – w kieszeniach lub na nich. Motanka 
jest jak opiekuńczy duch, który dba, by jej właściciel po-
został przy życiu i wrócił do swoich bliskich bez szwanku.

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE? 
Do zrobienia lalki potrzebne są:
1.	 długi, wąski materiał – wypełnienie głowy
2.	 kawałek lnianego ręcznika (tkaniny) na głowę (15 x 30 cm)
3.	 nici do nawijania świętego krzyża („Iris” 0,5 motka) – 

opcjonalnie
4.	 biała tkanina na ręce (50 x 30 cm)
5.	 kijek jako podstawa ciała i materiał do jego owinięcia
6.	 tkanina do uformowania klatki piersiowej
7.	 materiał na koszulę (25 cm); opcjonalnie: tkanina z haftem 

na rękawy (30 x 20 cm)
8.	 kolorowy materiał na zewnętrzną spódnicę (można też 

zrobić halkę z białej tkaniny),
9.	 haftowany fartuszek (10 x 10 cm)
10.	mocna nić do nawijania
11.	wstążka jako pasek
12.	nici do robienia włosów (ok. 25 cm) i obwiązywania lalki
13.	kokardki do włosów
14.	naszyjnik z koralików, opcjonalnie: kwiaty i kolorowe 

wstążki na wianek

Lalka jest obiektem 
znanym i powszechnym 
w różnych kulturach 
od czasów najdawniejszych 
po współczesność. Była 
wykorzystana jako narzędzie 
socjalizacji do ról społecznych, 
ale reprezentowała też 
wzór wyglądu i ozdabiała 
wnętrze. Lalka może być też 
ciekawym tematem edukacji 
kulturowej. Amerykańska 
Barbie, japońska kokeshi, 
meksykańska szmaciana 
lalka Maria pokazują 
różnorodność ujęć i funkcji 
tej zabawki. Słowiańska 
motanka wywodzi się z kultury 
ludowej o silnych wpływach 
pogańskich, na które zostały 
nałożone elementy kultury 
chrześcijańskiej. Tworząc taką 
lalkę, warto podkreślić, że nie 
uczestniczymy w ceremonii 
o charakterze magicznym, 
tylko odtwarzamy czynności 
w celu poznania kultury innego 
kraju. Podobne działania 
proponowane są także w wielu 
muzeach etnograficznych 
w Polsce i mają na celu 
przybliżenie obrzędowości 
naszych przodków. 

W naszej placówce nauczyciele 
mogli wziąć udział w warszta-
tach artystycznych, na których 
przy okazji tworzenia lalki mo-
tanki zastanawialiśmy się nad 
celem i narzędziami edukacji 
międzykulturowej oraz do-
świadczeniem migracji. Zobacz 
tu: https://tiny.pl/dl7h3.

Sylwia Kilanowska-Męczykowska, 
nauczycielka-konsultantka  

ds. języka polskiego  
i pracy z uczniem  

z doświadczeniem migracji



39

Motanka krok po kroku

•	 Głowę nazywano „lalką”
1.	 Wąski i długi kawałek materiału zwijamy w rulon (1) 

i obwiązujemy nitką. Następnie okrywamy go dużym 
kawałkiem tkaniny (2), którą okręcamy, i zawiązujemy 
węzeł na szyi. (Zeskanuj najbliższy kod QR i zobacz, 
jak to się robi).

•	 Tułów oraz ręce
Zwijamy materiał w ru-
lon (4), by uformować ręce, 
i przywiązujemy je do paty-
ka (5), który owijamy osob-
nym kawałkiem materiału. 
Formujemy klatę piersiową 
(6) (im większe piersi, tym 
większy dobrobyt w domu) 
i ją przywiązujemy (10).

Zakładamy spódnicę (8) i obwiązujemy ją w pasie nitką.

Ubieramy lalkę w koszu-
lę (7), którą związujemy na 
końcach.



40

 Zakładamy fartuszek (9) 
i obwiązujemy pas wstążką 
(11) (pasek jest obowiązko-
wym elementem ubioru).

•	 Włosy 
Tniemy nitki (12) na ok. 25 cm i formujemy włosy – zo-
bacz nagranie ukryte pod kodem QR.
Tworzymy warkocze według uznania i zawiązujemy na nich 
kokardy (13). Zakładamy naszyjnik (14). 



41

Olha Slawynśka
Jestem nauczycielką muzyki, 
plastyki i sztuki. Przed 
wybuchem wojny uczyłam 
w Liceum nr 8 w mieście 
Pokrow. Pracuję z dziećmi 
od ponad 25 lat, w tym 
z przedszkolakami – od 12. 
Szczególne miejsce w mojej 
twórczości zajmują lalki 
motanki. Tu każde dzieło 
sztuki, czyli lalka stworzona 
przez dziecko, niesie 
ze sobą moc i energię 
kultury ukraińskiej. Jest 
silnym amuletem i pomaga 
zachować naszą tożsamość 
narodową, co w obecnej 
sytuacji jest bardzo ważne. 
Zawód nauczyciela jest 
trudny, ale praca z dziećmi 
dostarcza mi nowych 
wyzwań. Zainteresowanie 
i ciekawość moich 
podopiecznych motywują 
mnie do nowych 
aktywności, a te dają 
ogromną przyjemność.

Nasza lalka jest gotowa.

Twórczość Olhy Slawynśkiej:



42

Utkany z pachnących ziół i delikatnych kwiatów, ozdobiony 
kolorowymi wstążkami i obdarzony magiczną mocą – wie-
niec ukraiński jest jednym z najstarszych symboli Ukrainy. 
Poznajmy bliżej ten starożytny ornament etniczny będący 
podstawą tożsamości narodowej Ukraińców.

SKĄD TO SIĘ WZIĘŁO?
Tradycje tkania wieńca ukraińskiego sięgają czasów staro-
żytnych. Jakikolwiek był powód powstania tego kolorowe-
go amuletu, zawsze tkano go ze szczególną starannością 
i adoracją, gdyż podstawą ukraińskiego wianka są miłość 
do natury oraz szacunek do ojczyzny.

Wyśpiewany pieśniami i owiany legendami ma wie-
lowiekową historię. Po raz pierwszy wspomniano o nim 
w czasach kultury sumeryjskiej (XII–III wiek przed naszą 
erą). Potomkowie Sumerów, przedstawiciele kultury cera-
miki sznurkowej, pozostawili kolejnym pokoleniom wiele 
symboli – w tym mityczny znak bogini Inanny/Isztar (jej 

WIANKI



43

imię oznacza czyste niebo). Składa się on z wieńca: koła 
i wplecionej w niego wstążki tworzącej dwa końce, a także 
sześcioramiennej gwiazdy pośrodku.

Co ciekawe, ten sam znak znajduje się na sarkofagu 
Jarosława Mądrego w Sofii Kijowskiej (XII wiek). Badacze 
uważają, że ukraiński wieniec jest uproszczonym znakiem 
Inanny, niczym życzenie spokojnego, czystego nieba nad 
głową tego, kto go nosi, a także ochrony przed siłami zła 
i nieszczęściem.

W wielu kulturach wianek jest talizmanem oraz atry-
butem kobiecości i dziewczęcej czystości. Oznacza także 
witalność, łaskawość losu i symbolizuje życie oraz zwycię-
stwo życia nad śmiercią.

DLACZEGO TO JEST WAŻNE?
Dla Ukraińców wieniec ma szczególne znaczenie – traktuje 
się go z szacunkiem i uznaniem. Wianek Ukrainki to nie 
tylko dekoracja, lecz także silny amulet chroniący m.in. 
przed złymi duchami – dlatego, aby je odstraszyć, między 
kwiaty wplata się np. czosnek, piołun i lubczyk.

Symbolizuje także czystość dziewczyny. Kiedyś „nie-
przyniesienie wieńca” oznaczało utratę dziewictwa przed 
ślubem. Taki stosunek do wianka jest opisywany w wielu 
pieśniach obrzędowych i ludowych, legendach oraz po-
daniach.

Co ciekawe, jego nazwa się zmienia w zależności od re-
gionu: na Podolu to „korobula”, „łubok”, w obwodzie czer-
nihowskim – „teremok”, na Huculszczyźnie – „warkocz”, 
w rejonie boryspolskim – „hibałka” itp. Są też nazwy ogól-
nosłowiańskie – „wienok”, „chyltse”.

Co symbolizują kwiaty wplecione  
w wianek ukraiński?
Do wieńca ukraińskiego wplata się przede wszystkim kwiaty –  
w jednym może się znajdować aż 12 różnych rodzajów:
1.	 Krwawnik pospolity to główny kwiat „korony” ukraiń-

skiej, który wszędzie kiełkuje i kwitnie. Być może dla-
tego uważa się go za symbol niezłomnego ducha ukra-
ińskiego.

2.	 Mak – według legendy to Kozak, który zginął z rąk wro-
gów. Mak jest symbolem smutku i tęsknoty; uważa się 
go także za talizman – przynosi dobry sen i chroni my-
śli.

3.	 Aksamitka – wplata się ją w pierwsze dziewczęce wian-
ki, aby dziewczynki były piękne, czarnobrewe.



44

4.	 Rumianek – symbolizuje dobroć i czułość; to jeden 
z ostatnich kwiatów, które postanowiono dodać.

5.	 Barwinek – symbol życia, miłości i wierności, a także 
nieśmiertelności ludzkiej duszy.

6.	 Kwiaty jabłoni i wiśni – oznaczają matczyną miłość.
7.	 Lubczyk – symbol ludzkiego oddania, zdolności do by-

cia użytecznym.
8.	 Chaber – symbolizuje człowieczeństwo.
9.	 Róża, malwa i piwonia – oznaczają wiarę, nadzieję i mi-

łość.
10.	 Oregano – symbol macierzyńskiej miłości.
11.	 Kalina – drzewo ukraińskiej rodziny; niegdyś kojarzono 

ją z narodzinami wszechświata, a nazwę wzięto od sta-
rożytnej nazwy słońca – „krąg”.

12.	 Nieśmiertelnik – symbol zdrowia: leczy wrzody i rany. 

Co symbolizują wstążki w wianku?
Nieprzypadkowe są dobór, zestawienie barw i rozmiesz-
czenie wstążek w „koronie”. Można ją ozdobić wstążkami  
w 12 kolorach. Każda z tych tasiemek służy dziewczynie 
jako amulet – chroni ją przed urokiem.

Wstążki dostosowuje się do długości włosów dziew-
czyny – tasiemki przycina poniżej warkocza, aby ukryć  
go wśród feerii barw.

Kolejność rozmieszczenia wstążek w wianku nie jest 
przypadkowa. Środek wieńca przewiązuje się brązową 
wstążką, która symbolizuje ziemię. Po obu stronach pierw-
szej wstążki wiąże się żółte tasiemki – symbolizujące słoń-
ce. Następnie:
•	 jasnozieloną i ciemnozieloną – oznaczające piękno 

i młodość; 
•	 błękitną i niebieską – symbolizujące niebo oraz wodę, 

które dają siłę i dobre zdrowie;



45

•	 żółtą – symbol chleba;
•	 fioletową – oznaczającą mądrość;
•	 karmazynową – symbol szczerości;
•	 różową – oznaczającą dobrobyt i obfitość.

Jeśli w wianek wplecione są maki, dziewczyny ozdabiają 
go czerwoną wstążką symbolizującą magię i smutek.

Nie wplata się z kolei białej wstążki, gdyż oznacza ona 
tęsknotę za zmarłymi.

Kiedyś warkocz i wianek sieroty ozdabiano niebieski-
mi tasiemkami, a wtedy przechodnie obdarowywali ją 
chlebem oraz pieniędzmi, życząc szczęścia i pomyślności.  
W dowód wdzięczności osierocone dziecko przekazywało 
dobroczyńcom wstążkę ze swojego wianka.

Rodzaje wianków ukraińskich
Różnorodność wianków ukraińskich zdumiewa – jest ich 
łącznie ponad 77 rodzajów, m.in. rytualne (np. wieńce po-
grzebowe) i okolicznościowe (np. wieńce miłosne, mona-
styczne, adwentowe). Wszystkie one są ściśle związane 
ze świętami i ważnymi wydarzeniami.

Wianki – plecione w zależności od wieku 
i okoliczności
Pierwszy wianek w wieku trzech lat dziewczynka otrzymy-
wała od matki. Rodzicielka plotła go z aksamitek, stokrotek, 
barwinka i niezapominajek, a później przez siedem dni „ką-
pała” go w wieczornej rosie i ukrywała w skrzyni do świę-
ta Zbawiciela. To wtedy matka wręczała swej córce wianek 
wraz z jabłkiem i mówiła: „W zdrowym ciele zdrowy duch!”.

W wieku czterech/pięciu lat dziewczynka otrzymywała 
kolejny wianek. Wszystkie końcówki płatków musiały zostać 



46

przecięte. Wplatano w niego nieśmiertelniki (jako symbol 
zdrowia) oraz liście jabłoni (oznaczające matczyną miłość).

Z kolei sześcioletnie dziewczynki robiły wianek z chab-
rów i maków, aby strzec dobrego snu i czystych myśli. 

Siedmioletnie zaś – wplatały do niego kwiaty jabłoni. 
Ojciec, wkładając „koronę” na głowę córki, uroczyście mó-
wił: „Matko-Jabłonko, Wujku, nie szczędź zdrowia i losu 
dziecka”.

Dziewczynki, które miały osiem lat i więcej, robiły wia-
nek przede wszystkim z chabrów i stokrotek. 

Dziewczęta powyżej 13 roku życia wyplatały tradycyjne 
wieńce – mające swoje nazwy i znaczenie; to od rodzaju 
wianka zależało, z jakich kwiatów będzie on stworzony.

Robiły m.in. wianki miłosne: dekorowały je stokrotkami, 
wąsami chmielu, kwiatami wiśni i jabłoni; z przodu wieniec 
ozdabiały bukietem kaliny.

Gdy dziewczyna nie miała szczęścia w miłości, wyplata-
ła – z polnych maków i chabrów – wieniec nadziei. Czasem 
taki wianek prezentowano nieśmiałemu chłopcu jako znak 
otwartości na ewentualne oświadczyny. 

Wieniec separacyjny z pierwiosnków i wrzosów był 
dziełem dziewczyny porzuconej przez wybranka serca. 
Wianek ten robiono z pierwiosnków (symbol przemijającej 
miłości) i wrzosów (oznaka nadchodzącej samotności oraz 
beznadziei). Kiedyś jego znaczenie znali wszyscy chłopcy.

W sytuacji gdy to dziewczyna chciała się rozstać – ofia-
rowała niedoszłemu panu młodemu wianek z gałązek 
wierzbowych, barwinka i astra. Wierzba jest symbolem 



47

prawdomówności, astry – smutku. Barwinek w połączeniu 
z astrem oznaczają niemą prośbę o wybaczenie: „Przepra-
szam, ale kocham innego”.

Z kolei z chabrów i lubczyku robiono wianek wierności. 
Kozak zabierał go ze sobą w drogę i już wiedział, że ta, 
która go dla niego zrobiła, będzie czekała na jego powrót.

Wieniec ślubny miał chronić dziewczynę przed „złym 
okiem” i był wykonany z barwinka, ruty, szałwii, róży itp. 
Czasami dla wzmocnienia funkcji ochronnej smarowano 
go liśćmi barwinka, czosnkiem i miodem oraz przeplatano 
pieprzem, czerwonymi nitkami, cebulą, monetami i owsem 
(Po ślubie kobiety już nie nosiły wianków).

Na Ziemi Żytomierskiej do lat 70. XX wieku młode żony –  
chcące przekazać pałeczkę małżeńską pannom – zamiast 
bukietu rzucały wianek.

W obwodzie dniepropietrowskim w latach 60. XX wieku 
nowożeńcy zakładali na nadgarstki wianki – w ten sposób 
symbolicznie łączyli swoje losy.



48

Gdy kobieta wybierała inną drogę niż zamążpójście: 
chciała służyć Bogu, własnoręcznie przygotowywała wia-
nek. Dawno temu gdy dziewczyna chciała wstąpić do za-
konu, wieczorem przed jej wyjazdem inne panny zbierały 
się w domu. Każda z nich przynosiła ze sobą białe lilie – 
symbol czystości. Odprawiały obrzęd pożegnania z życiem 
codziennym: śpiewały świeckie pieśni i tańczyły. Następnie 
pojawiały się starsze kobiety z rodziny i ubierały dziew-
czynę w długą, ciemną suknię. Dziewczęta nakładały jej 
na głowę wianek z białych lilii.

Z kolei wieniec dożynkowy to zapowiedź przyszłości: 
nowych zbiorów. Podczas żniw tkano go ze zboża. Najczę-
ściej zaszczyt niesienia takiego wieńca do wsi przypadał 
młodej, pracowitej dziewczynie, która niedługo miała wyjść 
za mąż. Zwyczaj robienia wianków z kłosów już zanikł.

Wieniec towarzyszy wielu rytuałom w czasie cyklu wio-
senno-letniego. W niektórych rejonach, np. w obwodzie 
kijowskim, dziewczęta w Noc Kupały wypuszczają do wody 
wianki (czasem przyczepiają do nich świeczki) i w ten spo-
sób przepowiadają sobie przyszłość. W zależności od tego, 
jak wieniec unosi się na wodzie, interpretują, co im przy-
niesie los: czy wkrótce wyjdą za mąż, z której strony nadej-
dzie pan młody, gdzie będą mieszkać po ślubie.

Wianki są nie tylko atrybutem tańca ludowego, lecz 
także tańca współczesnego. (Aby się przekonać, zeskanuj 
poniższe kody QR).



49

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?
Razem z uczniami można zrobić wianek z mleczy i innych 
kwiatów oraz ziół – według poniższego schematu.

Zadania dla przedszkolaków (przykładowe polecenia, 
z wykorzystaniem odpowiednich szablonów wianków).
•	 Pokoloruj wstążki (wianki 1, 3, 4, 5, 6).
•	 Pokoloruj kwiaty (wianki 2, 3, 4).
•	 Pokoloruj kwiaty i dorysuj wstążki (wianek 2).
•	 Pokoloruj kwiaty i wstążki (wianek 3).
•	 Pokoloruj kwiaty i udekoruj wstążki za pomocą plaste-

liny (wianek 4).
•	 Przyklej wstążki do korony (wianek 7).
•	 Wytnij i przyklej kwiaty (tabela 1) do korony (wianek 1).

Zadania dla uczniów szkół podstawowych (przykłado-
we polecenia, z wykorzystaniem odpowiednich szablonów 
wianków).
•	 Pokoloruj wstążki (pamiętaj o kolejności rozmieszcze-

nia kolorów). 
•	 Pokoloruj kwiaty zgodnie z ich naturalną barwą.
•	 Narysuj/pokoloruj wstążki w wieńcu osieroconego 

dziecka.
•	 Przyklej kwiaty i wstążki do wianka (według rodzaju 

lub pory roku).
•	 W którym miesiącu zrobisz wianki 8, 9, 10, 11? 
•	 Na jaką okoliczność zrobiono wianki 8, 9, 10, 11?

Zadania dla uczniów szkół ponadpodstawowych:
•	 Zapoznaj się z filmikiem (ukrytym pod kodem QR) 

i stwórz współczesny wianek. 

Odpowiedź na pytania:  
W którym miesiącu zrobisz 
wianki 8, 9, 10, 11 i na jaką 
okoliczność?:  
wianek 8 – lipiec (wianek ślub-
ny), 9 – maj (np. dla 7-latki,  
bo są kwiaty jabłoni),  
10 – czerwiec (np. wianek 
nadziei), 11 – sierpień (wianek 
dożynkowy).

Szablony wianków wraz  
z tabelą z kwiatami znajdziesz 
na s. 48–59.



50



Wianek 1



51



Wianek 2



52



Wianek 3



53



Wianek 4



54



Wianek 5



55



Wianek 6



56



Wianek 7



57



Wianek 8



58



Wianek 9



59



Wianek 10



60



Wianek 11



61







63

TAŃCE LUDOWE
Taniec ludowy to nie tylko określone ruchy, lecz także to-
warzysząca im specjalnie skomponowana muzyka oraz 
obyczaje obejmujące m.in. różnobarwne stroje, ludowe 
pieśni powiązane z licznymi ceremoniałami i regionalne 
instrumenty. Tańce te zalicza się do dziedzictwa kulturo-
wego danego kraju. 

Ukraińskie tańce ludowe można podzielić na trzy grupy:
•	 okrągłe (tańczone po obwodzie koła; najstarszy 

to horowod – wykonuje się go do dziś);
•	 w parach (głównie forma zalotów i pantomimiczne 

wyznanie miłości);
•	 solowe (tańczy jedna osoba lub dwie: kobiety, męż-

czyźni lub kobieta i mężczyzna).

SKĄD TO SIĘ WZIĘŁO?
Taniec jest jedną z najstarszych form sztuki ludowej 
w Ukrainie. Już na rysunkach zachowanej zastawy stoło-
wej Trypillia (Trypillia VII–II wiek przed naszą erą) możemy 
zaobserwować gesty postaci, które są często spotykane 
w tańcach współczesnych.

W Ukrainie (i w Polsce) tańce ludowe powiązane były 
ze świętami religijnymi i okolicznościowymi – a te z kolei 
z naturą. Sezonowość przyrody wyznaczała cztery cykle: 
wiosenny, letni, jesienny i zimowy, z których każdy łączył 
się w czasie, po pierwsze – z odpowiednimi zjawiskami, 
a po drugie – z konkretnymi rodzajami działalności rol-
niczej.

Letnie obrzędy kojarzono z przesileniem letnim, a tak-
że ważnym okresem agrarnym – oczekiwaniem na żniwa. 
Bogactwo zbiorów miały zapewnić magia roślin (Zielone 
Świątki) i wody (Noc Kupały). 

Cykl jesiennych rytuałów zbiegał się ze żniwami.



64

Rytuały zimowe wiązały się z punktem zwrotnym 
w przyrodzie – przesileniem zimowym. W tym czasie ludzie 
próbowali przepowiadać przyszłość – stąd m.in. wróżby.

I tak cykl roczny się zamykał, a jego powtarzanie stało 
się podstawą ukształtowania tradycji obrzędowych.

Właściwie okres wiosenny w Ukrainie rozpoczynał się 
wraz z powrotem w marcu pierwszych ptaków z południa. 
Dziewczęta i chłopcy, chcąc przywołać wiosnę, zaczynali  
prowadzić wiośnianki – okrągłe tańce przy wtórze pio-
senek, dzięki którym nawoływano wiosnę. Dzieci bawiły 
się zaś w „ptasie wezwania” – pierwszego słonecznego 
dnia niosły w dłoniach upieczone dzień wcześniej przez 
mamy lub babcie figurki ptaków. Takie ciasteczka nazywa-
no „skowronkami” lub „gołębiami”. Tradycja ta nadal jest 
podtrzymywana – zabawy najczęściej przypadają na czas 
postu wielkanocnego, więc bułeczki też są postne.

DLACZEGO TO JEST WAŻNE?
Poprzez taniec ludowy człowiek poznaje historię swojego 
kraju i identyfikuje się ze społeczeństwem, kształtuje swój 
własny narodowy światopogląd. Tańce ludowe odzwiercie-
dlają historię rozwoju kraju i napełniają duszę każdego 
człowieka dumą, budząc w nim głębokie poczucie patrio-
tyzmu.

Istnienie ukraińskiej choreografii ludowej, będącej for-
mą sztuki, wiąże się z realizacją postulatów estetycznych. 
Oprócz funkcji estetycznej ukraińska choreografia ludowa 
odgrywa też inne role, istotne dla społeczeństwa: komu-
nikacyjną, integrującą, regulacyjną, informacyjną, heury-
styczną, rozrywkową. Wszystkie są ze sobą ściśle powiąza-
ne oraz wpływają na człowieka w złożony sposób.

Żeby lepiej poznać tradycje, zwyczaje i obyczaje Ukra-
ińców, warto zapoznać się z poniższymi stronami interne-
towymi, ukrytymi pod kodami QR.
 Wirtualny portal muzealny 
   Wirtualne zwiedzanie muzeów na świeżym powietrzu 
	 Muzeum Zofii w Kijowie 



65

Krzywy taniec (okrągły)

Wiosna w Ukrainie oficjalnie rozpoczyna się wraz ze  
Zwiastowaniem (7 kwietnia). To święto ziemi, kiedy „Bóg 
błogosławił ziemię” i wszystko znów ożywało. 

Tego właśnie dnia gospodarze wypędzali bydło „na wio-
snę”, wybrzmiewały pierwsze wiośnianki, a dzieci i mło-
dzież intensyfikowały swoje gry i zabawy. Po południu zaś 
w pobliżu kościoła dziewczęta łapały się za ręce i rozpo-
czynały tzw. krzywy taniec, by uwolnić energię życiową 
w przyrodzie. (Później wykonywano go dopiero w tygodniu 
wielkanocnym).

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?
Uczestnicy stoją w rzędzie i trzymają się za ręce; prze-
wodzi im dziewczynka, która porusza się wzdłuż linii 
mającej kształt krzywej – stąd nazwa tańca. Każdy kolejny 
uczestnik podąża za stojącym przed nim tancerzem.

Najczęściej przed rozpoczęciem tańca wyznacza się 
punkty orientacyjne – wbija się w ziemię trzy lub cztery 
gałązki wierzby lub w tych miejscach staje trzech (lub czte-
rech) uczniów. Dziewczynka prowadząca tancerzy okrąża te 
punkty wolnym krokiem.

Poniższe kody QR odsyłają do filmików, które pokazują 
ten taniec w różnych wersjach.

       



66

Urozmaicenie tańca: 
Ostatni tancerz zabiera stojące w kole dziecko, a to z ko-
lei łapie za rękę następne itd., aż wszyscy tancerze biorą-
cy udział w krzywym tańcu będą tworzyć długi sznur.
 

Kołupałoczka/wychylaśnik – panieński 
ruch taneczny 

Dawno temu gdy Kozacy głównie zajmowali się walką, ich 
kobiety zostawały same i zarządzały domostwem. Same też 
się bawiły – tak powstawały ruchy taneczne, np. kołupa-
łoczka, które wykonywała tylko płeć żeńska.

Taniec ten nawiązuje do prac gospodarskich – zakła-
dania przez kobiety ogródków. Gdy chciały coś zasiać, 
najpierw wykopywały w ziemi dół. (Dlatego pierwszy ruch 
rozpoczynamy od postawienia stopy na palcach – tak jak 
byśmy chcieli wydrążyć dziurę w ziemi). Następnie wrzu-
cały do niego ziarno i za pomocą pięty zasypywały dół 
ziemią. (Drugim elementem jest więc postawienie stopy 
na pięcie). Dalej ogrodniczki przydeptywały ziemię. (Dla-
tego tupiemy trzy razy). I tak powtarzały te czynności każ-
dej wiosny (Odtwarzamy więc te czynności na przemian: 
najpierw prawą, potem lewą nogą – gdy ruch zaczynamy 
od prawej nogi. Jeżeli od lewej – tupanie rozpoczynamy 
lewą nogą). 

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?
Warto obejrzeć z uczniami filmik, na którym dzieci wyko-
nują kołupałoczkę, i razem z nimi ją zatańczyć.

Tutaj można ją zobaczyć i przećwiczyć: 

Podstawa programowa 
kształcenia ogólnego daje 
duże możliwości wykorzystania 
przywołanych propozycji 
ćwiczeń. Ta forma ruchu 
najczęściej gości w salach 
przedszkolnych, gdyż zadaniem 
przedszkola jest budowanie 
wrażliwości estetycznej dziecka 
w odniesieniu do wielu 
sfer, w tym właśnie tańca. 
Przedszkolak, uczestnicząc 
w rytmicznych pląsach, rozwija 
się fizycznie i poznawczo.  
Może eksperymentować 
z rytmem, głosem, dźwiękami 
i ruchem, porusza się 
„przy muzyce i do muzyki, 
dostrzega zmiany charakteru 
muzyki, np. dynamiki, 
tempa i wysokości dźwięku 
oraz wyraża ją ruchem”1. 
Na pierwszym etapie 
edukacyjnym, w klasach  
I–III, odbywa się kształcenie 
zintegrowane. Elementem 
edukacji muzycznej jest także 
taniec. Zgodnie z założeniami 
podstawy programowej uczeń 
m.in. „tańczy według układów 
ruchowych charakterystycznych 
dla wybranych tańców (w tym 
integracyjnych, ludowych 
polskich oraz innych krajów 
Europy i świata)”2.

1 Ministerstwo Edukacji Narodowej, 
Ośrodek Rozwoju Edukacji, Podstawa 
programowa wychowania przed-
szkolnego i kształcenia ogólnego 
dla szkoły podstawowej z komen-
tarzem. Wychowanie przedszkolne 
i edukacja wczesnoszkolna,  
https://tiny.pl/dlzm6. [dostęp: 
12.07.2024], s. 8.
2 Ibidem, s. 34.



67

Wersja trudniejsza dla starszych uczniów (z ukraińskim 
ruchem tanecznym o nazwie „tynok” (po polsku „płotek”). 
Tynok mogą tańczyć obie płcie.

Kołomyjka

Kołomyjka to inaczej krótka pieśń ludowa wykonywana 
samodzielnie lub z wykorzystaniem tańca. Nie wiadomo, 
kiedy dokładnie powstała, ale jej nazwa wskazuje miejsco-
wość, gdzie się narodziła. To miasto Kołomyja w obwodzie 
iwanofrankowskim nazywane „Bramą Karpat”. Przecina je 
wiele szlaków turystycznych. Wydaje się, że w tym miejscu 
już samo powietrze inspiruje do kreatywność, a malowni-
cza przyroda zachęca do wyjścia na zewnątrz i włączenia 
się do radosnego tańca.

Początkowo kołomyjka była znana tylko w tym mieście, 
ale w połowie XIX wieku rozprzestrzeniła się na Karpaty 
oraz Zakarpacie. Dziś piosenki są uzupełniane o nowe tre-
ści i chętnie wykonywane zarówno na profesjonalnej sce-
nie, jak i podczas rodzinnych świąt.

W zależności od regionu wyróżnia się następujące ro-
dzaje kołomyjek:
•	 hucułską,
•	 bukowińską,
•	 pokucką,
•	 bojkowską.

Słowo „kołomyjka” pochodzi od słowa „koło”, dlatego 
wszystkie odmiany tego tańca charakteryzują się utworze-
niem jednego dużego okręgu, rozbiciem go na kilka mniej-
szych i przechodzeniem z koła do koła. Serbskie „kolo”, 
słoweńskie i słowackie „kalamayki” i „karichki”, czeskie 
„do kolochka”, bułgarskie „horo” wykazują pewne podo-
bieństwa do kołomyjki.

Kołomyjki – zarówno piosenki, jak i ruch taneczny – są 
wesołe i humorystyczne. A taniec charakteryzuje się szyb-
kim tempem i jest rytmiczny. Czasami dzieli się go na dwie 
części: wolną i szybką. Bogactwo i barwa kultury huculskiej 
sprawiają, że kołomyjka jest wprowadzana do współcze-
snej sztuki pieśni i tańca.

Lekcje muzyki w kolejnych 
klasach szkoły podstawowej 
(IV–VII) także kryją w sobie 
taneczny potencjał. Według 
podstawy programowej 
uczniowie wykonują 
podstawowe kroki, figury 
i układy taneczne polskich 
tańców narodowych: poloneza, 
kujawiaka i krakowiaka, 
a także wybranych tańców 
ludowych, w szczególności 
własnego regionu oraz – 
i tu kryje się możliwość 
wykorzystania przygotowanych 
przez autorkę ćwiczeń – 
wybranych tańców różnych 
narodów3. Ruch w rytmie 
muzyki ma wiele walorów: 
sprzyja dobrej kondycji i daje 
także szansę na wypowiedź 
w formie innej niż werbalna. 
Uczniowie z doświadczeniami 
migracji, uczestnicząc w tańcu, 
który pochodzi z ich kręgu 
kultury, mogą poczuć się 
dostrzeżeni i być może zwiększy 
się ich pewność siebie. Wspólny 
taniec stanie się okazją 
do integracji w pełnym tego 
słowa znaczeniu i pięknym 
początkiem dialogu kultur. 

Sylwia Kilanowska-Męczykowska, 
nauczycielka-konsultantka  
ds. języka polskiego i pracy  

z uczniem z doświadczeniem 
migracji

3 Ministerstwo Edukacji Narodowej, 
Ośrodek Rozwoju Edukacji, Podstawa 
programowa kształcenia ogólnego 
z komentarzem. Szkoła podstawo-
wa. Muzyka, https://tiny.pl/dnps3 
[dostęp: 10.07.2024], s. 12.



68

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?

Zapoznajmy się z tym tańcem wykonywanym przez różne 
grupy wiekowe.

Arkan (Lasso)
Szczególne miejsce wśród tańców męskich zajmował ry-
tualny taniec wojskowy – arkan. Jego celem była próba 
siły i wytrzymałości wojownika: ci, którzy nie dotrzymywali 
kroku i puszczali ręce, byli wyrzucani z kręgu. Prawdopo-
dobnie arkan był swego rodzaju przygotowaniem psy-
chologicznym żołnierzy; inspirował, dawał siłę, energię 
oraz podnosił ducha walki. Okrzyk „Arkana!” to wezwa-
nie do działania. Okrzyki w trakcie tańca informują także 
o przejściu do następnego ruchu tanecznego. 

Dziś arkan przetrwał w obwodach: iwanofrankowskim, 
czerniowieckim i zakarpackim.

Poniżej taniec w wykonaniu Myszka Adamczaka, orkie-
stry NAONI i grupy tanecznej, z 2015 roku.

Taniec arkan (podobnie jak w Polsce polonez) wy-
konywany jest wyłącznie do jednej muzyki. Nawet jeśli 
nie można zatańczyć – można wykonać melodię, tak jak 
to robi Myszko na poniższym filmiku. Wykonuje on mu-
zykę do arkana podczas wyzwolenia obwodu kijowskiego 



69

w 2022 roku. Jego „instrumentem” jest rura, a „sceną” –  
rów. To nagranie obejrzały dziesiątki milionów ludzi na ca-
łym świecie i było rozpowszechniane przez wiele świato-
wych mediów:

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?

W zależności od grupy wiekowej warto wprowadzić 
elementy tego tańca:
1.	 Krok boczny
2.	 Kołysanie
3.	 Krok boczny z obrotem + czesanka (patrz s. 70)
4.	 Machanie ręką + obrót wokół siebie
5.	 Krok z podskokiem
6.	 Kroki w bok (oddzielnie od prawej nogi, oddzielnie 

od lewej nogi)
Uczymy się tańczyć arkan: 

Hopak
 
Prawdziwy hopak ludowy był głównie solowym tańcem 
męskim, opartym na improwizacji i rywalizacji.

Nazwa tańca pochodzi od czasownika „gupaty” („la-
tać”, „skakać”). Taniec powstał na Siczy Zaporoskiej; zo-
stała w nim zakodowana sztuka walki za pomocą kopnięć 
i podcięć, a w wersji z szablą – walka tą bronią. To właśnie 
dzięki sztuce walki o nazwie „hopak”, której towarzyszyły 
rytmiczne ruchy i śpiew, 500 lat temu ukraińscy Kozacy byli 
najlepszą piechotą w Europie.

Rosyjska cesarzowa Katarzyna II zrobiła wszystko, 
aby zniszczyć Kozaków – dlatego ten rodzaj sztuki walki 
praktycznie zanikł. Obecnie pozostał taniec wykonywany 
zarówno przez mężczyzn, jak i przez kobiety. Dziś hopak 
jest najpopularniejszym tańcem ukraińskim i jednocześnie 
– najtrudniejszym. 

W poniższej serii filmów można przyjrzeć się odradza-
niu kultury kozackiej na wyspie Chortyca, znajdującej się 



70

naprzeciw nabrzeża miasta Zaporoże (aktorzy wcielający 
się w zaporożan bronią teraz Ukrainy przed inwazją rosyj-
ską), w Odessie i w obwodzie lwowskim.

W 1937 roku słynny choreograf Paweł Wirski wystawił 
wraz ze swoim zespołem ten ognisty taniec – i w tej aran-
żacji wykonano go później w 78 krajach na świecie.

Na dziedzińcu zamku w Krasiczynie 5.09.2015 roku usta-
nowiono rekord Guinnessa – ponad 250 osób zatańczyło 
tam hopaka.

Aby nauczyć się tak tańczyć, trzeba ćwiczyć co najmniej 
15 lat. Naukę tego tańca w Ukrainie dzieci rozpoczynają 
w przedszkolu.



71

JAK TO WYKORZYSTAĆ W SZKOLE?
Zajęcia ruchowe „Rozgrzewka kozacka” – dla przedszko-
laków: 

Przykładowa muzyka do rozgrzewki:
•	 Adamcewicz „Zaporozkiy marsh”

•	 Kozak jedzie przez miasto

Z okazji Dnia Kozaka (1 października) można zapropo-
nować dzieciom współzawodnictwo w zespołach – wyko-
nanie poniższych elementów tanecznych:

•	 Bieg latający – pozycja wyjściowa: nogi ułożo-
ne równolegle do siebie – pięta do pięty i palce 
do palców, nogi lekko ugięte w kolanach. Dziecko 
w szybkim tempie stawia duże kroki, tak jakby ska-
kało przez kałuże; stopy podczas szybkich wyma-
chów nie odrywają się zbyt mocno od podłogi, pal-
ce u nóg są wyciągnięte. 

•	 Przysiad „piłki” – pozycja wyjściowa: nogi ułożo-
ne równolegle do siebie – pięta do pięty i palce 
do palców; pięty uniesione. Dziecko przysiada z wy-
prostowanymi plecami, a następnie wykonuje pod-
skoki (w dal, w miejscu lub kręcąc się wokół siebie).

•	 Suwak – pozycja wyjściowa: przysiad, a następnie – 
ciągle w tej samej pozycji – wyrzucenie przed siebie 
raz jednej nogi, raz drugiej. 



72

Iryna Mamchyts
Pochodzę z rosyjskoję-
zycznego Krymu. Gdy 
dostałam się na studia 
pedagogiczne, przeprowa-
dziłam się do Melitopolu 
i tam odkryłam bogatą 
kulturę ukraińską. Wiedzę 
tę później przekazywałam 
przedszkolakom: robi-
łam wianki, szyłam stroje 
ludowe dla dzieci. Przez 
lata powstało tego wiele. 
W mojej pracy tradycją było 
organizowanie jesiennych 
świąt o tematyce ludowej 
z ognistymi tańcami ukraiń-
skimi oraz obowiązkowymi 
wiośniankami w ramach 
Poranków wiosennych, 
które można obejrzeć tu:  
https://www.youtube.
com/@irynamamchyts9122.

Za swój największy sukces 
zawodowy uważam wkład 
w wychowanie naszej 
ukraińskiej, patriotycznej 
młodzieży broniącej teraz 
swojej ojczyzny przed 
wrogiem czy naszych 
dzieci śpiewających wraz 
z rodzicami w schronisku 
taneczne piosenki (właśnie 
wiośnianki, których nie 
zdążyliśmy zaśpiewać pod-
czas Poranka wiosennego 
w 2022 roku…).

•	 Czesanka – pozycja wyjściowa: nogi ułożone równo-
legle do siebie – pięta do pięty i palce do palców; 
kolana lekko ugięte, pięty uniesione, ciało lekko 
pochylone do przodu. W szybkim tempie dłońmi 
zaciśniętymi w pięści dziecko kręci młynek, a nogi 
lekko wyrzuca do przodu (raz prawa, raz lewa,  
po osiem razy). Czesankę można wykonywać w miej-
scu, kręcąc się wokół siebie, pojedynczo lub w pa-
rach. (Czesanka jest także na nagraniu z elementa-
mi tańca arkan – zobacz: Uczymy się tańczyć arkan, 
s. 67).

•	 Gołąbki i kabriola – dla starszych uczniów, już 
z przygotowaniem: 





Trzymamy w rękach publikację dotyczącą symboli współczesnej kultury 
ukraińskiej. Jest to ciekawe i ważne opracowanie. Od wielu lat bowiem 
na terenach Polski mieszkają Ukraińcy, a w Ukrainie – polska mniejszość 
narodowa. Wydawałoby się, że dobrze się znamy. Nic bardziej mylnego – 
są obszary warte zgłębienia.

Dzięki tej publikacji polskie społeczeństwo może lepiej poznać swoich 
ukraińskich sąsiadów, którzy są nimi nie tylko ze względu na wspólną 
granicę – teraz z powodu wojny często mieszkają na tej samej ulicy, 
w tym samym bloku. Znów otworzyć przed sobą serca, tak jak to zrobili 
Polacy po 22 lutego 2022 roku. 

Słowa podziękowania za wsparcie chciałabym przekazać także pracow-
nikom Pomorskiego Centrum Edukacji Nauczycieli w Gdańsku. PCEN  
wspiera ukraińskich nauczycieli na wielu płaszczyznach, m.in. zorgani-
zowało Punkt konsultacyjny dla nauczycieli z Ukrainy, prowadzi kursy 
językowe, warsztaty, webinaria, wydaje publikacje.

Dzięki opracowaniu Pod wspólnym niebem Ukraińcy mogą pielęgnować 
swoje tradycje, a Polacy – lepiej poznać nowych sąsiadów, współpracow-
ników, kolegów i koleżanki z jednej ławki. Dowiedzieć się, że wyszywanka 
to symbol wolności, walki o niepodległość, kulturowa identyfikacja. Po-
znać siłę tańców ludowych i moc lalki motanki.

Zachęcam do przeczytania tej publikacji.

Inna Szostak 
socjolog, dr historii,
koordynator Punktu konsultacyjnego 
dla nauczycieli z Ukrainy PCEN 


